
I. СТАТЬИ 

 

42 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Г.В. ХЛЕБНИКОВ 

НЕКОТОРЫЕ ЗАМЕТКИ К ТЕОЛОГИИ ПАСТОРАЛИ  
В АНТИЧНОЙ ФИЛОСОФИИ 

 
Базовая интуиция философско-теологического отношения к 

природе в античности, по-видимому, артикулирована уже в из-
вестной апофегме первого греческого философа Фалеса, заметив-
шего, что «все полно демонов» (πάντα δαιμόνων πλήρη, – Aristot., 
De An. 411 a7-8). Таким образом, были обобщены как эмпириче-
ский опыт наблюдений древних греков, так и рациональная реф-
лексия над ним, результировавшие в концепцию пандемонизма. 
Для этого типа сознания божественные начала природы не просто 
существовали, они были персонифицированы и непосредственно 
перцептуировались органами чувств человека. Мир и восприни-
мался и мыслился синкретично взаимосвязанным: природные ду-
хи, обитающие в водной стихии, деревьях, лесу, скалах и т.п., мог-
ли воздействовать на человеческие существа, вступать с ними  
в визуальное и речевое общение, как читаем, например, у Гомера и 
Гесиода, находиться среди людей, смешиваться с ними; были спо-
собны трансформироваться в человеческий образ, стать даже де-
монами-родоначальниками. Но и души умерших людей, в свою 
очередь, могли воплотиться в каком-либо камне, растении, дереве, 
животном (например, в собаке), звезде или даже созвездии, как 
полагали, в том числе, Пифагор и Платон.  

Таким образом, все предметы, любая вещь могут иметь кро-
ме видимой материальной формы и структуры еще и невидимую 
подавляющему большинству людей разумно-энергийную компо-
ненту (как постоянную, так и временную), которая при некоторых 



Некоторые заметки к теологии пасторали в античной философии 

 

43 

условиях способна существенно влиять (положительно или отри-
цательно) как на мышление, так и на поведение человека, оказав-
шегося в сфере их восприятия.  

В классической литературе «демон» (даймон, δαίμων) обо-
значает деятельного агента невидимого мира, который обладает 
сверхчеловеческой силой и может влиять как на жизнь и судьбу 
людей, так и на течение естественных процессов. Этимология сло-
ва «демон» не вполне ясна. В ее понимании существует три основ-
ных подхода. 1. Платон в «Кратиле», от глагола δαήναι – знать: 
«Из-за того, что разумны и знающие, они и названы демонами», – 
«ότι φρόνιμοι καί δαήμονες ήσαν, δαίμονας αύτούς ώνόμασε»; таким 
образом, демон – «разумный и знающий». 2. Известный еще древ-
ним грамматикам и принятый некоторыми современными иссле-
дователями подход, возводящий термин «демон» к корню, общему 
с глаголом δαίομαι, δαίνυμι, δατέομαι – «раздаю», «распределяю» 
(дары). Таким образом, демон – это распределитель, раздаятель 
(даров, δαιτύμαι – «раздаю»). Например, эпитет Зевса – «Даятель» 
(Έπιδώτης), Гадеса – «Равнодающий» (Ίσοδαίτης) и богов вообще – 
«дарители» (δωτήρες). 3. Принимаемая многими учеными этимо-
логия от корня διF, которая соответствует восточноарийскому 
dêva, daêva и daïvas (с переходом дигаммы в соответствующую 
носовую и с суффиксом μων – man); т.е. демон – это блестящее, 
светлое существо, Бог (http://www.wikiznanie.ru/ru-wz/index.php/ 
Демон). 

Однако в когнитивном аспекте, по-видимому, все три под-
хода не исключают, а органично дополняют друг друга, создавая в 
целом образ могущественных божественных сил, существ, назы-
ваемых Сократом в «Апологии» «либо богами, либо детьми богов» 
(Ap., 15d); он рассказывает об их постоянном позитивном воздей-
ствии на разные, как малозначительные, так и важные, события в 
своей жизни, благодаря чему, в том числе, он не раз смог избег-
нуть опасных ситуаций и даже смерти (Ap., 19c–20e).  

При этом современные исследователи исключают понима-
ние этого феномена как какой-либо субъективной болезненной 
галлюцинации, «голоса совести» или морального действия чего-
либо вроде категорического императива, возвращаясь к сообщени-
ям Платона и Ксенофонта, которые согласно свидетельствовали, 



I. СТАТЬИ 

 

44 

что демон обращался к Сократу посредством «звука и знака» 
(φωνή καί σημεΐον) (см.: там же).  

Не менее значительно тонкое, но существенное влияние этих 
демонических сил стимулирующе проявляется в буколических и 
пасторальных сценах, репрезентативно описанных Платоном в 
диалоге «Федр»1. Греческий гений – не только философ, но и один 
из величайших писателей в истории человечества, – в простых и 
при этом удивительно образных выражениях изображает идилли-
ческую гармонию и взаимопроникающее единство, царившие в то 
время между человеком и окружающими его природными явле-
ниями: «…Но где же ты хочешь, чтобы мы, усевшись, начали чи-
тать? – спрашивает Федр. – Сюда давай свернем, – отвечает Со-
крат, – и пойдем вдоль Илиса, а потом, где будет мниться (δόξῃ) 
подходящим, там, в тиши и покое, сядем. – В добрый час, кажется 
(ὡς ἔοικεν), – замечает его собеседник, – я случился (ἔτυχον) бос. 
Ты же так всегда. Легче ведь нам идти будет по водице, мочить 
ноги, и отнюдь не без приятности, особенно в эту пору года и та-
кой день» (228е–229а). 

В этом тексте обращает на себя внимание категориальная и 
понятийная структура, стоящая за материальным каркасом реаль-
ности, художественно воспроизведенным Платоном. И прежде 
всего, гносеология перцепции, маркированная употреблением гла-
голов «иметь мнение», «мниться» и «казаться», которые в данном 
локусе предваряют высказывания обоих философов и как бы се-
мантически подчеркивают – все, что воспринимают собеседники, 
они осознают больше как им только мнящееся и кажущееся, не 
совсем подлинное; скорее, как объекты мнения, чем нечто безус-
ловно реальное и достоверное, хотя непосредственное чувственное 
ощущение от телесного соприкосновения с реальными объектами 
интенсивно переживается акторами, в том числе в аспекте удо-
вольствия и наслаждения.  
                                                            

1 Использован греческий текст в издании: Платон. Федр / Перевод 
А.Н. Егунова; Ред. греч. и рус. текстов, вступит. статья, комментарии, хронолог., 
индексы имен и наиб. употр. терминов Ю.А. Шичалина. – М., 1989. – 136 с. (5). 
Здесь и далее цитаты из «Федра» по этому изданию (см. также: 4). Перевод на 
рус. язык, кроме оговоренных случаев, мой (Г.Х.): даже филологически и художе-
ственно очень достойные переводы далеко не всегда транслируют лексико-
семантические коды и философские интенции специальных текстов.  



Некоторые заметки к теологии пасторали в античной философии 

 

45 

Не менее интересна имманентная и комплексная, сложная 
диалектика происходящего, «естественное» единство противоре-
чий и их переход в свою противоположность, которые реально 
присутствуют в материальных и психических явлениях и выраже-
ны использованными Платоном языковыми средствами (в 229а). 
Так, телесное движение должно смениться (и далее сменяется) фи-
зической остановкой и уже интеллектуальным действием (чтением 
и беседой), жаркий день уравновешивается прохладой воды в реч-
ке, затишью вокруг соответствует покой в душах (что, к тому же, 
выражено одним и тем же словом: ἐν ἡσυχίᾳ). Даже «случайность» 
того, что Федр оказался босиком, предполагается необходимостью 
мелководья (по которому пойдут друзья, чтобы освежиться)  
и «совпадением» погодных условий времени года вообще и дня – в 
частности. Синтагма же всех обстоятельств этой предустановлен-
ной гармонии приносит людям, оказавшимся в фокусе данной 
волны жизни, огромную эйфорию, наслаждение, что подчеркнуто 
грамматически двойным отрицанием термина (οὐκ ἀηδές, «не не-
приятно», 229а), которое акцентирует его значение и концептуаль-
но артикулирует, по-видимому, идею благости бытия. Таким обра-
зом, красота, истина (существования) и благо оказываются едиными 
в процессуальности настоящего, собираясь и фокусируясь в человеке.  

Такое счастливое событие в мире, естественно, не может про-
изойти само по себе, оно, безусловно, требует какого-то провиден-
циально-разумного вмешательства и участия, ведь даже само пони-
мание счастливой случайности в греческом языке – это, 
одновременно, имя богини удачи (Τύχη).  

И это божественное, демоническое начало вводится Плато-
ном, но сначала ему предшествуют пропедевтический разговор о 
взаимоотношениях божества и людей (229b–c, Борей, похищаю-
щий Орейтию) и удивительная по красоте пасторальная экфраза, в 
которой также легко можно увидеть метафоры и метасмыслы: 
«Сократ: Клянусь Герой, красивое пристанище. И платан этот 
очень развесистый и высокий, вербы же высота и тенистость пре-
красны, она в высшей точке цветения, благоуханием наполняет все 
место. А вот под платаном и приятнейший родник течет с очень 
холодной водой, ногой можно удостовериться. Кажется, по извая-
ниям дев, еще и нимф каких-то, и Ахелоя святилище. Если же за-
хочешь, приятный ветерок этого места мил и чрезвычайно сладо-



I. СТАТЬИ 

 

46 

стен; по-летнему звонко аукается все хору цикад. Но изысканней 
всего трава, что в тиши и спокойствии высоко выросла и прекло-
няющему голову чрезвычайно хороша» (230в–с).  

Оставляя в стороне напрашивающееся сравнение Сократа и 
Федра с платаном и вербой (причем Федр, скорее всего, – верба, 
символ чистоты и плодородия), необходимо отметить едва ли слу-
чайное наличие внутри этого райского земного уголка святилища 
существ, стоящих между миром богов и людей, которые больше, 
чем эти, но меньше, чем те, первые (как и демоны), а также целого 
хора цикад – якобы происшедших по воле муз из умерших от са-
мозабвенной любви к своему искусству певцов (259в–с).  

Последовавшее за этим в параллель восторженное чтение 
Федром произведения Лисия, как кажется, и является таким недос-
таточно рефлектированным «пением» молодого ума, над которым 
здесь подсмеивается Платон, а дальше и уже более откровенно бу-
дет смеяться Сократ. Поэтому, вероятно, термин, которым Сократ 
характеризует это сочинение, «демоническое» («δαιμονίως», 234d), 
амбивалентен: «Хорошо, конечно, составлено, – как будто хочет 
сказать философ, – лучше, чем получилось бы у обычного челове-
ка, но все же далеко не идеально, не божественно». Кроме того, он, 
наконец, называет своим именем все происходящее и дает имя-
понятие тому, что еще только должно произойти позже.  

Сам же Сократ отнюдь не полагается лишь на свои силы: 
перед началом такого серьезного дела он не забывает обратиться к 
музам (дочерям Зевса и Мнемозины) – тоже, как и демоны, боже-
ственным существам – с просьбой «вместе со мной приняться» 
(237а: «ξύμ μοι λάβεσθε») за дело, чтобы показаться Федру после 
своей речи еще более мудрым, чем даже казался ранее. 

Как кажется, здесь важно не только «что», но и как нечто 
происходит и «делается»: речь идет не столько о помощи, сколько 
о синусии, совместном бытии, и синергии, совместном делании: 
музы не просто «помогают» Сократу, они, если следовать букве 
локуса, вместе с ним будут произносить то, что он станет гово-
рить. Как это возможно? Очевидно, что, скорее всего, когда такое 
воздействие муз осуществляется ими через влияние на сознание и 
ум человека (в данном случае – Сократа), тогда, когда оно делает 
человека «умнее», «больше» самого себя.  



Некоторые заметки к теологии пасторали в античной философии 

 

47 

И действительно, во время произнесения своей контрапункт- 
ной к тексту Лисия-Антисфена (см. 2, c. XVI–XXXII) речи (237b–
241d) Сократ неожиданно прерывается и спрашивает собеседника: 
«Но, милый Федре, не кажусь ли я тебе, как мне самому, испыты-
вающим какое-то божественное воздействие (θεῖον πάθος 
πεπονθέναι)? – И вполне даже, о, Сократ, – подтверждает Федр, – 
против привычного, схватил тебя некий благостный (εὔροιά) по-
ток. – Так молча теперь меня слушай. По сути (τῷ ὄντι), кажется, 
божественное это место, поэтому могу быть часто нимфой схвачен 
(νυμφόληπτος), продолжая эту речь, – не удивляйся. Ведь вот и 
сейчас едва ли не дифирамбами заговорю. – Истиннейшую правду 
говоришь. – А всему этому, однако, ты причина. Но остальное 
слушай, а то как бы не отвернулось это наитие. Об этом, впрочем, 
Богу заботиться…» (238c–d). 

Вероятно, это – один из ключевых топосов, раскрывающих 
философскую теологию пасторали у Платона. Нимфы, согласно 
Гомеру, дочери Зевса, по Гесиоду, порождены Геей (Теогония, 
130). В греческой мифологии они, среди другого, вдохновляют 
певцов, поэтов, пророков и, как непосредственно следует из дан-
ного текста Платона, философов (Федр, 238d). Не случайность по-
добного воздействия на философов еще раз прямо указывается в 
241е, когда Сократ обвиняет Федра, что тот намеренно подбросил 
его нимфам, чтобы они явно вдохновили первого (…ὑπὸ τῶν 
Νυμφῶν , αἷς με σὺ προύβαλες ἐκ προνοίας, σαφῶς ἐνθουσιάσω). 

Удивительные красота и благость этого выбранного Федром 
места, в которое он привел Сократа, эксплицитно разъясняются 
здесь как божественные, а само качество божественности раскры-
вается как присутствие нимф, т.е. духов в женском обличии, кото-
рые не только сверхчеловеческим образом гармонизировали при-
роду местности, в которой находятся сами, но и инспирируют 
оказавшегося тут гениального философа к произношению необыч-
ных даже для него по связности, обширности, силе и глубине речей.  

Более того. Последняя процитированная фраза в 238c–d 
(ταῦτα μὲν οὖν θεῷ μελήσει) дает основание предположить, что 
наитие, нисшедшее на Сократа от нимф, имело свой источник не в 
них самих, а передавалось через них от Бога, который, таким обра-
зом, выступает в качестве единственно подлинного сущего и обла-
дающего сверхъестественными силами, транслируя эти последние, 



I. СТАТЬИ 

 

48 

по-видимому, автократически: тем и так, кому и как пожелает.  
А именно в данном случае опять-таки не просто любому человеку, 
а «мудрейшему среди людей», как назвал оракул Аполлона Сокра-
та, т.е. уже больше, чем человеку, который поэтому в силу родства 
«подобного подобному» оказался в состоянии почувствовать, 
идентифицировать и назвать супранатуральные Силы, стоящие за 
явлениями природы, указав на глубокую внутреннюю связь, суще-
ствующую между природно-материальными явлениями и сверх-
природным божественно-разумным.  

Интересно также, что сам Сократ, рефлектируя не только 
содержание, но и форму своей речи, отмечает как бы самопроиз-
вольное (а в действительности под божественным влиянием нимф) 
появление в ней эпического стихотворного размера (241с), кото-
рый считался элементом обычной речи только богов.  

Платон также в данном пассаже как бы добавляет еще одно 
звено к объяснению причины того, почему далеко не все люди (в 
том числе, например, и Федр) в состоянии непосредственно и дос-
товерно ощущать существование и воздействие этих сверхъестест-
венных Начал. Суммируя, в общих чертах, то, что известно о Со-
крате из других диалогов Платона, можно сказать, во-первых, что 
эти Силы сами предопределяют и выбирают своих избранников, 
как было с этим философом, который уже с детства слышал реко-
мендации от личного «даймония» и следовал им. Во-вторых, на-
верное, избранный должен в той или иной форме выполнять воз-
ложенную Ими на него миссию, как всю жизнь и делал Сократ, 
пренебрегая своими делами частного лица. В-третьих, необходимо 
личное сверхусилие в стяжании добродетелей, в том числе как че-
рез преодоление страстей и пороков (Сократ, в частности, несмот-
ря, по-видимому, на гомосексуальный опыт в юношеском возрас-
те, смог сублимировать здесь свое сексуальное влечение в сферу 
исключительно дружеских чувств и возвышенных тем философ-
ских спекуляций), так и посредством обретения таких качеств, как 
абсолютная преданность истине и справедливости, рассудитель-
ность, мужество, преодоление страха смерти, приверженность на-
учному исследованию (в рамках существовавшей парадигмы).  

Имея подобные качества, Сократ обладает и более тонкой, 
наверное, можно сказать, иной восприимчивостью, чем обычный 
человек к божественным воздействиям, и способен их точнее ин-



Некоторые заметки к теологии пасторали в античной философии 

 

49 

терпретировать, что опять-таки показывается (в 242b–e), когда фи-
лософу, который собирается перейти речку, вдруг кажется, будто 
он слышит свое обычное демоническое знамение (см., например: 
«Феаг»: 128d–131a; «Пир»: 202d–e, 219b–c; «Государство»: 496с; 
«Теэтет» 151а; «Апология»: 40а–с и т.д.), некий голос, который 
всегда удерживает его от того, что Сократ намеревается сделать, 
если последствия этого неблагоприятны для последнего, – ведь 
Бог и божественное не могут быть злыми (242е). В данном случае 
философу рекомендуется не уходить, прежде чем он не очистится 
от совершенного по отношению к божеству проступка. 

При этом Сократ признается, что когда он еще только про-
износил свою речь, его нечто тревожило и смущало, что теперь, 
однако, он может идентифицировать – это нечестие по отношению 
к Эроту, сыну Афродиты. Таким образом, в пасторальном окруже-
нии эта обычная, точнее сказать, необычная способность древне-
греческого философа проявляется не менее, а даже более опреде-
ленно, чем в городских условиях самих Афин, где не всегда ясны 
конкретные причины удерживающей супранатуральной суггестии, 
как правило, раскрывающиеся post factum.  

Точно так же содержательность и глубина мыслей и рассуж-
дений, удивительно широкий охват тем и вопросов, затронутых в 
беседах этого диалога, точность и систематичность методологи-
ческих наблюдений, родившихся в буколическом уголке под бо-
жественным наитием нимф, – все это указывает на чрезвычайно 
высокую степень позитивности влияния пасторальной среды, за-
фиксированную Платоном в текстах «Федра». Вероятно, можно 
даже заметить, что Сократ, принципиальный сторонник городского 
быта и противник естественного окружения, где его не могут ни-
чему научить «ни местности, ни деревья», не то, что люди в городе 
(230 d), случайно выйдя с Федром за пределы стен Афин, неожи-
данно для себя, но тем более убедительно, ощущает кумулятивное 
воздействие той силы Природы с большой буквы, т.е. природы 
живой, одушевленной и сверхчеловеческой, которая всегда привле-
кала и привлекает человека своей близостью, начиная с глубокой 
древности и заканчивая постмодерном, когда наличие загородной 
виллы, замка, имения, дачи или просто дома чувствуется и рас-
сматривается как особое и ничем не заменимое благо, изысканная 
роскошь, которой обладает и которую по достоинству понимает, це-



I. СТАТЬИ 

 

50 

нит и может использовать, – а именно для творчества и философ-
ского досуга, инспирируемых особыми природными энергиями  
и воздействиями, – лишь цивилизованный, тонко образованный и 
культурный индивидуум.  

В этом диалоге Сократ приводит знаменитую классифика-
цию божественных состояний, одержимостей, «маний» (244а–
245в), ниспосылаемых людям Богом (244d), среди которых выде-
ляет в третий вид одержимость и манию, происходящие от Муз 
(τρίτη δὲ ἀπὸ Μουσῶν κατοκωχή τε καὶ μανία). При этом, в частно-
сти, указывается, что приходящий к дверям творчества без такой 
мусической одержимости, с одной лишь уверенностью, что он в 
достаточной мере станет творцом благодаря техническим навы-
кам, – несовершенен, так как творчество исступленных затмевает 
действие (ποίησις) здравомыслящего (245а).  

В оптике этого подхода далее разъясняется, что ниспосы-
лаемая богами любовь (ὁ ἔρως) любящему и любимому, эта мания  
(ἡ τοιαύτη μανία), дается им на величайшее счастье (245в–с). Более 
того, инспирируемый в данном случае в идиллической ситуации, 
вероятно, больше Самим Богом, чем музами, Сократ тут же вдох-
новенно говорит о душе, ее бессмертной природе, причинах и ха-
рактере соединения с материальным телом (и телами), основаниях 
ее окрыленности и взлета в горний мир, к сонму богов, о их жизни и 
даже – о гиперураническом топосе (ὑπερουράνιον τόπον), занебес-
ном, трансцендентном месте подлинно сущей сущности (οὐσία 
ὄντως οὖσα), его свойствах, о несмешанном (чистом) знании, со-
зерцанием которого питаются боги и души, о падении душ и фак-
торах, определяющих ее вселение в то или иное тело, о суде над 
душами и воздаянии за их земные дела, о четвертом виде одержи-
мости (мании), когда, смотря на земную красоту, вспоминают ис-
тинную, окрыляются и стремятся взлететь, о подражании богам, о 
структуре, элементах и страстях души и т.д. и т.п. (245с–257b). Та-
кова «прекраснейшая и благороднейшая» (verba ipsissima) «пока-
янная речь» Сократа (257а), произнесенная им по предложению 
его даймония и, надо думать, под непосредственным божествен-
ным воздействием в буколическом уголке природы невдалеке от 
афинских стен. 

О том, что подобная суггестия (ἐπιπεπνευκότες) имеет место, 
Сократ эксплицитно говорит в 262d, когда фактически указывает, 



Некоторые заметки к теологии пасторали в античной философии 

 

51 

что за «случайностью», по которой обе его речи имели некий при-
мер того, как знающий истину может, забавляясь, завлекать слу-
шателей, стоят «местные боги» (τοὺς ἐντοπίους θεούς) или «про-
возвестники Муз», цикады.  

Тем самым указывается, между другим, также на важность  
в онтологии происходящего игрового фактора, которого не чужды 
и сверхчеловеческие, божественные сущности, – что тоже соответ-
ствует осевой философской традиции (например, Гераклит: «Веч-
ность есть играющее дитя», B 52).  

Более того, Сократ, по-видимому, непосредственно чувство-
вал, что, находясь в экзальтированном состоянии (ἐγὼ γάρ τοι διὰ 
τὸ ἐνθουσιαστικὸν), суггестированном сверхчеловеческими суще-
ствами, эти речи произносит не столько он, как через него «Ним-
фы, дочери Ахелоя, и Пан, сын Гермеса» (263d). Косвенным под-
тверждением этому, возможно, служат и завершающие строки 
диалога, в которых Сократ молитвенно обращается к невидимо, 
по-видимому, пребывающим для людей в этом идиллическом 
уголке «милому Пану» и другим, «сколько их здесь ни есть» богам 
(ὦ φίλε Πάν τε καὶ ἄλλοι ὅσοι τῇδε θεοί …, – 279b-c).  

Кроме того, согласие Сократа (и Платона) с мыслью фраг-
мента текста 263 е: «заставил нас принять Эрота одним из сущих» 
(ἠνάγκασεν ἡμᾶς ὑπολαβεῖν τὸν ἔρωτα ἕν τι τῶν ὄντων) в пастораль-
ном контексте происходящей беседы может подразумевать и его, 
бога любви, незримое присутствие здесь, рядом с рассуждающими 
об эротических предметах друзьями (тем более что слова «лю-
бовь» [φιλια] и «друг» [φιλος] в древнегреческом языке – одноко-
ренные). И не только пребывание, разумеется, но и воздействие на 
последних, – не исключено, что и через нимф. Такое действие тем 
более возможно, что в людях наряду с «неким левым эротом» 
(«σκαιόν τινα ἔρωτα», «левая любовь», 266а) находится «некий бо-
жественный эрот» (θεῖον δ᾽ αὖ τινα ἔρωτα ἐφευρὼν – «божествен-
ная эротическая любовь», там же) – т.е. и здесь «подобное привле-
кается подобным».  

Эта структурная иерархия «эротов» или онтология, по 
меньшей мере тройственных любовно-эротических энергий (а бо-
жество для греков – это всегда еще и некая энергийная Сила, 
«δυναμις»), – отдельная и, к сожалению, выходящая за рамки на-
стоящей статьи тема, относящаяся скорее к теолого-философской 



I. СТАТЬИ 

 

52 

антропологии Платона. Тем не менее следовало указать на несо-
мненную связь и возможный путь воздействия бога Эрота извне 
человека и в буколических условиях (может быть, особенно в них) 
на человеческое существо через посредство, вероятно, активации 
онтологизированных модусов (или модуса) единого вне рассудоч-
ного эйдоса, к существованию которого внутри человека с неиз-
бежностью приводит речь-рассуждение философов (265е: τὸ τῆς 
παρανοίας ὡς ἐν ἡμῖν πεφυκὸς εἶδος ἡγησαμένω τὼ λόγω). 

И, вероятно, не случайно, что уже ближе к завершению диа-
лога, когда Сократ, отмечая необходимость знания истины как ос-
новы, рассматривает диалектику искусства красноречия, он гово-
рит об усиленных занятиях, которые только и могут дать 
необходимые навыки и знания (273d-e), подчеркивая, что такие 
усилия здравомыслящий человек предпримет не для того, чтобы 
говорить с людьми и иметь с ними дела, а чтобы говорить прият-
ное богам и угождать им (δεῖ χαρίζεσθαι, – 273e–274а).  

Но каким же образом человек может угодить Богам?! Как 
следует из 274d и предшествующего рассуждения (также, косвен-
но, из последующего: 275b–c), находя и узнавая прежде всего ис-
тину (см. также: 277b, 278с). Без нее невозможно убедительное 
красноречие, тщетны будут любые труды, если они предпринима-
ются не ради истины. Только проникнутые истинным знанием ре-
чи не будут бесплодными, в них есть семя (очевидно, истинного 
знания), от которого произрастут и в душевном складе других лю-
дей новые речи, способные дать бессмертие и сделать счастливым 
его обладателя, насколько это возможно для человека (276е–277а).  

Интересно здесь – в рамках избранной темы – и то, что Пла-
тон говорит устами Сократа в конце диалога, когда последний 
предлагает Федру перестать развлекаться речами о красноречии. 
Вместо этого, говорит греческий мудрец, пойди, «скажи Лисию, 
что мы, сойдя к источнику Нимф и святилищу Муз, услышали 
слова (ἠκούσαμεν λόγων, οἳ ἐπέστελλον), которые велели сказать 
Лисию и любому другому, кто составляет речи, и Гомеру, и если 
еще кто другой…» (278b–d). Далее упоминаются также, среди дру-
гих, Солон и другие законодатели – любой человек, который, зная 
истину, составляет свои речи и произведения, а также может их 
защитить, когда будет критически разбираться (278c: εἰς ἔλεγχον 
ἰὼν) написанное им. То есть Сократ опять и вновь эксплицитно 



Некоторые заметки к теологии пасторали в античной философии 

 

53 

указывает, что все сказанное было произнесено как бы не им, а 
через него в этом, по существу, сакральном месте, где в буколиче-
ском ландшафте находятся святилища сверхчеловеческих существ. 

Есть, по-видимому, и еще одна тонкость, скрывающаяся за 
кажущейся несообразностью выражения у Платона «мы услышали 
слова (ἠκούσαμεν λόγων, οἳ ἐπέστελλον), которые повелели ска-
зать…» – но ведь слова, кажется, сами по себе не могут ничего ве-
леть? Даже если переводить «λόγων» (род. падеж мн. числа слова 
λόγος – такого управления требует в греч. языке глагол «слышать, 
слушать») не как «слова», а «речи», что тоже контекстуально воз-
можно, то и это не поможет – к «речам» можно отнести то же са-
мое замечание. Таким образом, надо, вероятно, предположить, что 
Сократ намекает здесь на те слова, которые «звучат» непосредст-
венно у него в сознании, когда их «произносит» его даймон, т.е. 
косвенно показывает не только кто суггестировал в пасторальных 
условиях такие речи и мысли, но и как он (она, они – сверхчелове-
ческие существа) это сделал.  

Таким образом, концепция пасторали, эксплицитно изло-
женная здесь Платоном, включает в себя по меньшей мере три ос-
новных элемента: 1) природу как символ и воплощение своей 
идеи; 2) живущие в ней и в то же время находящиеся над природой 
божественные силы (энергии); 3) возможность контакта с послед-
ними как посредством прямого обращения к ним, так и через их 
спонтанное стимулирующее положительное и непосредственное 
воздействие на интеллектуальные и духовные силы человека, ока-
завшегося в сфере их действия.  

Что такое теологизированное понимание природы в древне-
греческой философии не было ни обособленным явлением, при-
сущим только Платону, ни тем менее случайным, видно, например, 
из одного сообщения Диогена Лаэртского о Гераклите: «Вознена-
видев людей, он удалился и жил в горах, кормясь быльем и трава-
ми» (цит. по: Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях 
знаменитых философов. Перевод с древнегреческого М.Л. Гаспарова. 
М.: Мысль, 1986. – http://psylib.org.ua/books/diogenl/txt09.htm) – здесь 
один из величайших философов в истории человечества отдает 
предпочтение ландшафтному уединению перед не только жизнью 
в городе, но и общением с людьми. У Гераклита, по-видимому, 
вообще была непосредственная прямая связь с силами природы; 



I. СТАТЬИ 

 

54 

Суда, например, прямо сообщает, что этот мыслитель «не был 
учеником никого из философов, но был воспитан природой и при-
лежанием» (Суда, Гераклит, 1а). При этом, надо думать, под пер-
вой имеются в виду не столько травы, деревья и тому подобное, а, 
скорее всего, именно разумные сверхчеловеческие силы, находя-
щиеся в ней и за ней и, очевидно, каким-то образом позитивно 
воздействующие на людей.  

То, что Гераклит действительно обладал специфическим вос-
приятием этих сущностей, мог знать о их присутствии, легко видеть 
из рассказа, сохранившегося у Аристотеля в трактате «О частях жи-
вотных» (I, 5. 645 а 17): «Рассказывают, что некие странники же-
лали встретиться с Гераклитом, но, когда подошли [к его дому] и 
увидели, что он греется у печки, остановились [в смущении]. Тогда 
он пригласил их смело входить, «ибо и здесь тоже есть боги». Так 
и к исследованию каждого животного следует приступать не сму-
щаясь, полагая, что во всем имеется нечто естественное и прекрас-
ное» (цит. по: 1).  

Из замечания Аристотеля, кстати, следует, что и он тоже 
одобрял и, вероятно, разделял в какой-то мере подобное отноше-
ние к природе, в целом присущее греческой ментальности класси-
ческого периода и позже. 

 
 

Список литературы 
 

1. Гераклит. Биографические свидетельства. – Режим доступа: http://krotov.info/ 
spravki/persons/dohrist/heraclit.html 

2. Демон. – Режим доступа: http://www.wikiznanie.ru/ru-wz/index.php/Демон 
3. Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов / 
Перевод с древнегреческого М.Л. Гаспарова. – М.: Мысль, 1986. – Режим дос-
тупа: http://psylib.org.ua/books/diogenl/txt09.htm 

4. Федр Φαῖδρος. – Режим доступа: http://zhurnal.lib.ru/editors/s/salihow_m_z/phaedre.shtml 
5. Платон. Федр. – М., 1989. – 136 с. 
 


